Utdrag fra artikkel om Scenetekstivalen i Tromsg 2020. Utdraget inneholdet det som omhandler
Kvdanitetteri sin opptreden under festivalen.

Scenekunst P

TEATER MUSIKK DANS POLITIKK

Nyheter Debatt Kritikk Intervju

Teatrets flerspraklighet

Nar jeg horer summingen av russisk, engelsk, finsk, norsk og samisk lytter jeg til
tekstene pa en annen mate. Jeg forstar nedvendigvis ikke alt, men jeg forstar
likevel.

KRITIKK | 16.10.2020 Twitter | Facebook

Rania Broud

Nyslatt kvensk teater

Ifolge Store Norske Leksikon har det veert innvandring til Norge siden omkring ar
900. Den store tilstremmingen av arbeidskraft fra vare naboland kom fra 1800 til
1920, det inkluderer finske innvandrere som bosatte seg i Nord-Norge, kalt kvener
eller norskfinner. Skogfinnene pa @stlandet innvandret fra Finland pa 1600-tallet.
Likevel er det innvandringen fra 1960-tallet og frem til dagens flyktninger som star
vart kollektive minne nsermest nar vi snakker om innvandring. De ulike samiske
sprakene og kvensk har, grunnet politikken majoritetsnordmenn har fort mot dem,
hatt vanskeligere kar enn hva de burde hatt. Et tap for Norge, som faktisk er et
flerspraklig land.

Det nyetablerte Kvaianiteatteri — Kventeater viste et komisk utdrag. Her var det
flerspraklighet i utvidet forstand der Astrid Serine Hoel fremfarte en monolog pa
norsk og tulleengelsk med dansebevegelser som viste til jazz, hiphop og andre
sjangre. @rjan Steinsvik og Ivar Beddaris kroppssprak hadde et pantomimisk uttrykk
itillegg til tekst pa norsk og kvensk, eller finsk da, ettersom Beddari behersker finsk
bedre enn kvensk, ifolge Frank Jorstad, som stilte publikum spgrsmal i etterkant av
visningen om hvordan vi opplevde a hore innslag pa et sprak mange ikke kan. Det var
ikke i seg selv problematisk, men det oppstod en debatt mellom de kvenske i salen.
Pensjonisten Torbjern Naimak, som engasjerer seg i kvensaken som styremedlem i
Tromsg kvenforening, poengterte at det viktigste ikke var hvor kvensk eller finsk
spraket ble fremfort pa, men at det kvenske og norskfinske miljoet matte sta samlet
som minoritet for a styrke kulturarven pa sikt.Blant annet hadde visningen innslag av
en lydinnspilling av Kari Slaatsveen, som Jorstad beskrev som nyslatt kvensk.



Apropos oppdagelsen av ens egen identitet som noe annet enn “helnorsk”, kvelden for
fortalte Bernt Bjorn noe tilsvarende pa scenen om da han oppdaget at han var same.
Det var i forbindelse med et morsomt innslag fra Bernt og broren Stein Bjern, som
fremforte en vorring. Vorring eller jassing ble forklart som en tradisjon utbredt i
Nord-Norge med improvisatorisk fortellertradisjon, som enkelte samer ser tett
knyttet til sin identitet.

Bakgrunnen for etableringen av Kviiniteatteri — Kventeater er at kvensk kultur og
sprak er sterkt truet etter lang tids fornorsking. Et teater kan bidra til bevaring av
kultur og sprak, samt skape innsikt i minoritetsspersmal vi forst na har begynt a gke
bevisstheten rundt - og viktigst av alt — begynt a se verdien av. Et prosjekt jeg haper vi
kritikere pa @stlandet vier en likestilt oppmerksombhet til fremover.

Normer som begrenser eller apner oss

For meg var det interessant a here om de ulike personene som snakket om nar de
oppdaget at de stammer fra et naboland eller urbefolkningen. Det er tett knyttet til
Norgeshistoriens merke kapitler jeg mener man ikke har tatt et skikkelig oppgjer
med. Er det noe jeg har leert, sa er det hvordan normer kan bidra til 4 begrense eller
apne et samfunn. Vi er muligens i en tid der vi er pa vei til 4 apne oss. Teatret har alt &
vinne pa 4a romme en stgrre normbevissthet om det flerkulturelle og flerspraklige
Norge fordi kulturen sosialiserer oss inn i opplyste sfaerer og har derfor ekstra stort
ansvar. Men det kan ogsi virke begrensende ogsa uten egentlig a4 ha det som hensikt.
Det er bare mangel pa forstaelse og resultatet av et tankemenster institusjonsledere
ma arbeide hardere for 4 komme ut av.

For a trekke linjer til min egen minoritetstilharighet, bade kulturelt og i grad av
melanin i huden min, som kritiker og dramaturg i mate med kulturbransjen: Jeg
merker et skende fokus pa meg som “minoritetsekspert”, der denne nytegnede
kompetanseboksen jeg foler meg plassert i har begynt a foles trangere. Derfor er jeg
redd at en dramatiker med eksempelvis samisk tilhgrighet skal bli 1ast i “alltid” &
skrive om det samiske og satt i sin minoritetsboks. Norge, som et flerspraklig land, er
pa mange mater kulturfattig. Fordi minoritetene blir begrenset til - vel, minoritet.
Her gar vi glipp av sterre rekruttering av talenter i kulturlivet om man er mer
mangfoldig. Verdien mangfold har for kulturinstitusjonene er a na ut til flere —- man
tjener penger pa det. Jeg har muligens trakket feil i lapet av denne teksten, om
kulturer jeg kan for lite om, og er villig a laere og forsta bedre. Fornorskningen av det
samiske og kvenske folket er lik hvitvaskingen jeg som melaninrik minoritet har
utfort pa meg selv. Sa er speorsmalet: Hvordan kommer vi oss dithen a bli et
mangfoldig multikulturell og polilingvistisk (teater)samfunn i sameksistens, som kan
romme hverandres ulikheter uten a polarisere? Jeg har ikke et genialt svar pa dette
sporsmalet, men jeg vet at jeg ikke alltid likestilles som en med en bred kompetanse,
men lases grunnet en oppfatning pa bakgrunn av hudfargen min. Hadde jeg veert hvit
ville jeg muligens gjort som eksemplene jeg har vist til - holdt min flerkulturelle
identitet skjult. Scenetekstivalen viste hvor rik Norge er med sin flerspraklighet, og
det skal bli spennende a se hvor raskt resten av landet klarer a holde takt med denne
grensesprengende utviklingen. Grensesprengende i den forstand at scenekunsten
potensielt kan bevege seg ut i uoppdaged og vakker kunstterreng.



